et l'influence qu'elle exerce sur la vie du musulman

#### Auteur:

### Abdallah Ibn Jarul-Allah Ibn Ibrahim Al-Jarul-Allah

Traducteur:

Abdelaziz Hassan Youfédi

Editions et distribution Sana



#### **Assia Editions**

P.O.Box: 53789 Jeddah 21593 Arabie Saoudite

Tel/Fax: (009661) 2393924 editionsassia@hotmail.com

Editions et distribution Sana 116, rue Jean-Pierre Timbaud 75011 Paris

Tel: 01 48 05 29 28 Fax: 01 48 05 29 97

librairiesana@wanadoo.fr

Les droits de ce livre sont réservés pour tout pays 2ème editions 2002

### بسم الله الرحمن الرحيم

Au Nom d'Allah, Le Tout Miséricordieux, Le Très Miséricordieux.

#### Introduction

Louanges à Allah, le Seigneur des mondes, j'atteste qu'il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah, L'Unique, sans associé, et j'atteste que Muhammad est Son Esclave et Son Envoyé. Que la paix et la bénédiction d'Allah soient sur lui, sur sa famille et sur l'ensemble de ses compagnons.

Frère musulman! Sache que s'en remettre à Allah et avoir foi en Lui, qu'il s'agisse de rechercher ce qui est bénéfique, ou de s'éloigner de ce qui est nuisible, d'acquérir des biens, de remporter

la victoire sur l'ennemi, ou encore d'obtenir la guérison des malades entre autres exemples, est l'une des obligations majeures qui incombent aux croyants, l'une des qualités les plus importantes parmi celles qui les caractérisent, elle constitue l'une des conditions de la foi, des causes de la fermeté du cœur et de son activité, une source d'apaisement, de quiétude et de paix de l'âme, la clef du succès et du profit. La confiance en Allah apporte la certitude en Lui et le sentiment que Lui seul suffit à Son esclave. C'est donc en vérité l'un des éléments les plus importants de la croyance authentique en Allah – le Très-Haut.

En fondant notre étude sur des extraits tirés du Livre Glorieux et de la Sunna Purifiée, nous montrerons dans cet essai que placer sa confiance et sa foi en un autre qu'Allah lorsque l'on recherche les bienfaits et fuit le malheur, que l'on désire obtenir victoire et succès dans tous les domaines qui sont sous l'autorité d'Allah -Le Loué et Le Très-Haut-, constitue un acte d'associationnisme à l'encontre d'Allah (Shirk), en contradiction avec le tawhid (l'unicité d'Allah).

C'est pour cette raison que j'ai rassemblé dans cet essai les ressources que j'avais à ma disposition pour illustrer ce thème, à savoir des extraits tirés de la Parole d'Allah, des sentences de Son

Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) et des écrits des savants.

J'implore Allah le Très-Haut par Ses plus Beaux Noms et Ses Hauts Attributs, pour que ce livre remplisse son office tant auprès de l'auteur et de l'éditeur qu'auprès du lecteur et de l'auditeur, et leur soit utile dans la conduite de leur vie. Qu'Allah nous permette ainsi qu'à tous les musulmans d'avoir foi et confiance en Lui dans toutes les affaires touchant à notre religion, à notre vie ici-bas ou dans l'au-delà. Allah nous suffit et Il est notre Meilleur garant. Il n'y a de puissance ni de force qu'en Allah le Très-Haut et le Tout-Puissant. Que la Paix et la bénédiction d'Allah soient sur notre Prophète Muhammad, sur sa famille et sur l'ensemble de ses compagnons.

#### L'auteur



# ISur la certitude et la confiance.

Allah le Très-Haut-dit :

﴿ وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَىٰذَا مَا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ ۚ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَـٰنَا وَتَسْلِيمًا ﷺ وَتَسْلِيمًا ﷺ

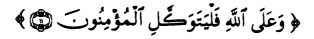
€ Et quand les croyants virent les coalisés, ils dirent : « Voilà ce qu'Allah et Son Messager nous avaient promis ; Et Allah et Son Messager disaient la vérité » Et cela ne fit qu'accroître leur foi et leur soumission. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S 33 (Al-Ahzab) /v. 22

Il -Le Très-Haut- dit également :

﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَا خَشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ فَي فَٱنقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسَمُهُمْ شُوّهُ وَٱتَّبَعُواْ رِضْوَانَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ ذُو فَضْلِ عَظِيمٍ فَي عَظِيمٍ فَي اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْلِ عَظِيمٍ فَي اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْلِ عَظِيمٍ فَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُولُ اللْمُؤْمِنُولُ الْمُؤْمِنُولُولُولُومُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الللْمُؤْمِنُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُولُومُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ

Certes ceux auxquels l'on disait: « Les gens se sont rassemblés contre vous ; craignez-les » - cela accrut leur foi- et ils dirent: « Allah nous suffit ; Il est notre Meilleur garant » Ils revinrent donc avec un bienfait de la part d'Allah et une grâce. Nul mal ne les touchera et ils suivirent ce qui satisfait Allah. Et Allah est détenteur d'une grâce immense. <sup>2</sup>



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S 3 (Ale 'Imrane) /v173-174

€ Et c'est en Allah que les croyants doivent placer leur confiance.³ →

Les versets relatifs aux bienfaits de la confiance en Allah sont nombreux et connus.

En ce qui concerne les hadiths [citons]:

1- Ibn Abbas – Qu'Allah soit satisfait de lui - a rapporté que L'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) a dit : « Les communautés m'ont été présentées. J'ai vu un prophète qui avait avec lui un groupe constitué de moins de dix personnes, un autre qui n'avait avec lui qu'un ou deux hommes, et un autre qui n'avait personne avec lui, puis, je vis de loin une nuée noire et je crus que c'était ma communauté ; On me dit : « Voici Moïse et sa communauté mais regarde de ce côté », alors je vis une nuée noire, puis on me dit : « et regarde de ce côté », alors je vis une autre nuée noire ; Alors, on me dit : « Ceci est ta communauté et elle possède en son sein soixante-dix mille personnes qui entreront au Paradis sans jugement ni châtiment. » Puis, le Prophète se leva et rentra chez lui. Alors, les gens se mirent à discuter à propos de

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S14 (Ibrahim) /v. 11

ceux qui rentreront au Paradis sans jugement ni châtiment; certains dirent : Il se peut qu'il s'agisse de ceux qui ont tenu compagnie au Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui), d'autres dirent : Il se peut qu'il s'agisse de ceux qui sont nés musulmans et n'ont [tout au long de leur vie] rien associé à Allah... -plusieurs hypothèses furent avancées- Alors, l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) sortit vers eux et demanda: « A propos de quoi discutez-vous? » Alors, ils l'informèrent; Il répondit: « Ce sont ceux qui ne se soignent pas par des incantations (Rugaiya) et qui ne demandent pas à se faire soigner par elles, ceux qui ne tirent pas mauvais augure des choses (tel que les oiseaux etc. ...) et qui placent leur confiance toute entière en Allah. » Alors, Oukacha Ibn Mouhçin se leva et dit: Invoque Allah afin qu'Il fasse que je sois l'un d'entre eux. Il répondit : « Tu seras l'un d'entre eux » alors, un autre homme demanda: Invoque Allah afin qu'Il fasse que je sois l'un d'entre eux. Le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) répondit : « Oukacha t'a précédé 4 »

2- Ibn Abbas – Qu'Allah soit satisfait de lui - a également rapporté que l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rapporté par Al-Boukhari et Moslim.

lui) disait : « Ô Seigneur ! A Toi je me suis soumis, en Toi j'ai cru, en Toi j'ai placé toute ma confiance, c'est vers Toi que je retourne (repentant) et c'est pour Toi que je me dispute (avec les ennemis de la religion). Ô Seigneur ! Je demande protection auprès de Toi par Ta Puissance afin que Tu ne m'égares point, Il n'y a de divinité digne d'adoration que Toi, Tu es le Vivant qui ne meurt point, tandis que les Djinns et les hommes meurent. » Ceci est la version de Moslim, Al-Boukhari quant à lui, l'a abrégé. 5

3- Ibn Abbas – Qu'Allah soit satisfait de lui - a également dit : Allah nous suffit et Il est le Meilleur garant, Ibrahim (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) prononça (cette phrase) quand il fut jeté dans le feu, Muhammad (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) la prononça également quand ils dirent : « Les gens se sont rassemblés contre vous, craignez-les! « Cela augmenta leur foi et ils dirent : Allah nous suffit et Il est le Meilleur garant

Dans une autre de ces versions, il a été rapporté qu'Ibn Abbas -Qu'Allah lui fasse miséricorde- a dit: La dernière

<sup>6</sup> Rapporté par Al-Boukhari.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rapporté par Al-Boukhari et Moslim.

parole d'Ibrahim quand il fut jeté dans le feu fut : ﴿ Allah me suffit et Il est le Meilleur garant ﴾.

4- Abû Horeyra -Qu'Allah soit satisfait de lui- a rapporté que le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) a dit : « Il entrera au Paradis des gens dont les cœurs sont semblables aux cœurs des oiseaux 7». On dit : Cela signifie qu'ils placent leur confiance toute entière en Allah ou qu'ils ont des cœurs sensibles.

5- Jabir - Qu'Allah soit satisfait de lui - a rapporté qu'il est parti en expédition avec le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) du côté de Nadjd. Quand l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) revint, il retourna avec eux; une grosse chaleur survint alors qu'ils se trouvaient dans une vallée pleine d'arbres épineux. L'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) s'y arrêta et les gens se dispersèrent à l'ombre des arbres. L'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) s'abrita sous un arbre nommé Samora et y accrocha son sabre, puis s'endormit. Soudain, l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) nous appela, il avait à ses côtés un bédouin. Le Prophète (Paix et

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Rapporté par Moslim.

bénédiction d'Allah sur lui) dit : « Cet homme, pendant que je dormais, m'a dépouillé de mon sabre, et l'avait à la main, tiré de son fourreau, lorsque je me suis réveillé ; il me dit alors : « Qui te protègera contre moi ? » Je répondis : « Allah » à trois reprises. Le prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) ne le punit pas et s'assit. 8 »

Dans une autre version, Jabir -Qu'Allah soit satisfait de lui- rapporte: Nous étions avec le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) lors de l'expédition de Zat-Ar-Riqa'a, quand, nous arrivâmes près d'un arbre ombragé que nous laissâmes à l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui). Un mécréant s'empara de l'épée de l'Envoyé d'Allah alors qu'elle était accrochée à l'arbre. Il la sortit de son fourreau et dit: Me crains-tu? Le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) répondit: « Non » Il dit: « Qui te protègera alors contre moi? » Il répondit: « Allah »

Dans la version d'Abu Bakr Al-Ismaïly donnée dans son Sahih, il dit: « Qui te protègera contre moi? ». Il répondit: « Allah » le rapporteur continue: Alors, l'épée tomba de ses mains, l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction

Rapporté par Al-Boukhari et Moslim.

d'Allah sur lui) s'en saisit et dit: « Qui te protègera contre moi? » L'arabe répondit: « Sois indulgent! » Le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) dit: « Attestes-tu qu'il n'y a de divinité digne d'adoration qu'Allah et que je suis l'Envoyé d'Allah? Il répondit: « Non! Mais, je prends l'engagement de ne point te combattre et de ne point me joindre à ceux qui te combattent. » Alors, Le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) le libéra, et lorsqu'il arriva auprès de ses compagnons, il dit: « Je viens de quitter la compagnie du meilleur des hommes ».

6- Omar -Qu'Allah soit satisfait de lui- a dit : J'ai entendu l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) dire : « Si vous placiez votre confiance en Allah comme il convient, Il vous gratifierait de Ses faveurs, comme Il nourrit les oiseaux qui partent le matin affamés et rentrent le soir rassasiés. 9 »

7- Abû Ammarah Al-Bara'h Ibn Azib -Qu'Allah soit satisfait de lui- a rapporté que L'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) a dit : « Ô un tel! Lorsque tu te

<sup>9</sup> Rapporté par Tirmidhi, Ahmed, Ibn Maja. Ce hadith possède une bonne chaîne de transmission. Al-Hakim.

mets au lit, dis : « Ô Seigneur ! Je Tai soumis mon âme, je Tai soumis toutes mes affaires, j'ai tourné mon visage vers Toi. Je m'en suis remis à Toi en toute chose. Je me suis adressé à Toi par amour et par crainte. Nul refuge contre Toi sauf auprès de Toi. J'ai cru au Livre que Tu as révélé et au Prophète que Tu as envoyé. » Certes si tu meurs au court de cette même nuit, tu mourras en état de pureté originelle, et si tu te réveilles le matin, tu obtiendras le bien. 10 ».

Dans la version tirée des As-Sahihaine, Al-Bara'h a dit: L'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) m'a dit: « Lorsque tu te mets au lit, fais tes ablutions comme pour la prière, puis couche-toi sur le côté droit et dit - il mentionna ce qui fut précédemment cité- puis il dit: « Fais en sorte qu'elles soient les dernières paroles que tu prononceras ».

8- Abu Bakr As-Siddique -Qu'Allah soit satisfait de lui-, de son vrai nom Abdallah Ibn Othman Ibn Amir Ibn Omar Ibn Ka'b Ibn Sa'd Ibn Taim Ibn Mourra Ibn Ka'b Ibn lou'oui Ibn Ghalib Al-Qorashi At-Taiymi (Lui ainsi que son père et sa mère faisaient partie des compagnons du Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui)) rapporte : « J'observais les pieds

<sup>10</sup> Rapporté par Al-Boukhari et Moslim.

des mécréants alors que nous étions dans la grotte et qu'ils se trouvaient non loin de nos têtes. Alors je dis : Ô Envoyé d'Allah! Si l'un d'entre eux regarde sous ses pieds, il nous verra certainement. Le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) répondit : « Que penses-tu, Ô Abû Bakr, de deux personnes dont Allah est leur troisième! ""»

9- La mère des croyants, Umm Salamah nommée Hindu Bint Abi Oumaiyya Hothayfa Al-Makhzoumiya -qu'Allah soit satisfait d'elle- rapporte que le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) quand il sortait de sa maison disait : « Au nom d'Allah, je place ma confiance en Allah. Ô Seigneur! Je cherche protection auprès de Toi pour que je n'égare personne et que je ne sois égaré, pour que je ne commette aucune faute ou qu'on ne m'incite à le faire, pour que je n'oppresse personne et que je ne subisse d'oppression, pour que je ne sois pas injuste et que je ne subisse pas d'injustice. » Hadith authentique rapporté par Abû Dawud et At-Tirmidhi et d'autres selon une chaîne de transmission authentique. At-

<sup>11</sup> Rapporté par Al-Boukhari et Moslim.

Tirmidhi a dit que c'était un Hadith bon, authentique. Et ceci sont les termes d'Abû Dawud.<sup>12</sup>

10- Anas -Qu'Allah soit satisfait de lui- a dit: L'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) a dit: « Quiconque dit (en sortant de sa maison): « Au nom d'Allah, je place ma confiance en Allah et il n'y a de puissance ni de force qu'en Allah », on lui dira: « Tu as été guidé et tu as été protégé », et Satan s'éloignera de lui » Hadith rapporté par Abû Dawud, par At-Tirmidhi, An-Nasai et autres qu'eux. Et At-Tirmidhi a dit: Hadith bon. Abû Dawud a ajouté: Alors, il dira (c'est-à-dire Satan) à un autre diable: « Que peux-tu faire contre quelqu'un qui a déjà été guidé, qui s'est déjà suffi et qui a déjà été protégé <sup>13</sup>» ?

11- Anas -Qu'Allah soit satisfait de lui- a dit: Il y avait deux frères à l'époque du Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui), l'un d'entre eux était tout le temps auprès du Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) tandis que l'autre travaillait. Celui qui travaillait se plaignit auprès du Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) de son frère. Le

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Abû Dawud, At-Tirmidhi, An-Nissai, Ahmad, Ibn Maja, ce hadith possède une bonne chaîne de transmission.

Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) lui dit : « Il se peut que par sa cause, tu sois comblé de bienfaits » Hadith rapporté par At-Tirmidhi<sup>14</sup> avec une chaîne authentique selon les conditions de Moslim.

<sup>14</sup> At-Tirmidhi : ce hadith possède une bonne chaîne de transmission.

#### II-

Dans le verset : « C'est Toi [Seul] que nous adorons, et c'est Toi [Seul] dont nous implorons secours » il y a : La confiance en Allah.

Allah -Le Très-Haut-dit:

€ Et c'est en Allah qu'il faut avoir confiance, si vous êtes croyants.15 ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> S.5 (Al-Ma'ida) /v.23

€ Et ceux qui ont confiance en Allah s'en remettent entièrement à Lui. 16 →

Et quiconque place sa confiance en Allah, Il [Allah] lui suffit. 17

Allah a rapporté les paroles de Ses alliés :

Seigneur, c'est en Toi que nous mettons notre confiance et à Toi nous revenons [repentants]. Et vers toi est le Devenir. 18

Allah a dit à Son Envoyé (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) :

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> S.14 (Ibrahim) /v.12

<sup>17</sup> S.65 (At-talaq) /v.3

<sup>18</sup> S.60 (Al-Moumtahana) /v.4

## ﴿ قُلْ هُو ٱلرَّحْمَانُ ءَامَنَّا بِهِ ء وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا ﴾

♦ Dis : « C'est Lui, Le Tout Miséricordieux. Nous croyons en Lui et c'est en Lui que nous plaçons notre confiance. 19 →

♦ Place donc ta confiance en Allah, car tu es de toute évidence dans la vérité et le bon droit <sup>20</sup> ♦

Et place ta confiance en Allah. Et Allah suffit comme protecteur. 21»

<sup>19</sup> S.67 (Al-Moulk) /v.29

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> S.27 (An-Naml) /v.79

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> S.4 (An-Nissa) /v.81

€ Et place ta confiance en Le Vivant qui ne meurt jamais. Et par Sa louange, glorifie-le. <sup>22</sup> ♦

Puis une fois que tu t'es décidé, confie-toi donc à Allah,
Allah aime en vérité, ceux qui Lui font confiance. 23

Allah a dit à propos des Prophètes et des Envoyés qu'ils s'exprimaient ainsi :

€ Et qu'aurions-nous à ne pas placer notre confiance en Allah, alors qu'Il nous a guidés sur les sentiers [que nous devions suivre]? 24 ♣

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> S.25 (Al-Fourgane) /v.58

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> S.3 (Ale 'Imrane) /v.159

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> S.14 (Ibrahim) /v.12

Allah a évoqué les compagnons de Son Prophète en disant:

﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُوا حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﷺ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﷺ

€ Certes ceux auxquels l'on disait : « Les gens se sont rassemblés contre vous ; craignez-les » - cela accrut leur foi- et ils dirent : « Allah nous suffit ; Il est notre meilleur garant. <sup>25</sup> →

Les vrais croyants sont ceux dont les cœurs frémissent quand on mentionne Allah. Et quand Ses versets leur sont récités, cela fait augmenter leur foi. Et ils placent leur confiance en leur Seigneur. 26

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> S.3 (Ale 'Imrane) /v.173

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> S.8 (Al-Anfale) /v.2

La confiance en Allah est la moitié de la religion, tandis que l'autre moitié est le retour vers Allah (le repentir). La religion est donc recours et adoration : La confiance en Allah est le recours, tandis que le retour vers Allah (le repentir) est l'adoration.

La place qu'occupe la confiance en Allah est la plus vaste et la plus complète. Les croyants lui accordent sans cesse une grande attention, en raison de sa portée immense face à la multitude des besoins de ce monde, de son caractère général et universel, vu qu'on la retrouve chez tous : chez les croyants, les mécréants, les bons, les criminels, les oiseaux, les bêtes sauvages et les animaux domestiques. Les habitants des cieux et de la terre —ceux qui sont responsables et les autres—s'en remettent tous à Allah, malgré les divergences que l'on peut constater sur la façon dont elle se traduit chez les uns et les autres. Les alliés et les intimes d'Allah s'en remettent à Lui dans la foi, dans l'appui de Sa religion, dans l'élévation de Sa Parole, dans le Jihad contre Ses ennemis, et dans l'amour et l'application de Ses ordres. Viennent ensuite ceux qui s'en remettent à Allah afin d'être honnêtes vis-à-vis d'eux-mêmes

et de préserver leur situation à l'égard d'Allah et à l'égard des gens.

Il y a ensuite, ceux qui s'en remettent à Allah afin qu'Il ne leur reprenne pas des choses communes telles que la subsistance, la santé, la victoire sur un ennemi, une épouse ou un enfant, etc....

Il y a ensuite, ceux qui placent leur confiance en Allah afin de commettre des péchés et des turpitudes. Ces gens n'ont de réponses favorables à leurs demandes, dans la majorité des cas, qu'en ayant recours à Allah et en s'en remettant à Lui. Bien plus, leur confiance peut-être parfois plus forte que celle de nombreux adorateurs obéissants. Ainsi ils lancent leurs propres âmes à la perdition, s'en remettant à Allah, afin qu'Il exauce ces demandes et leur permette d'atteindre leurs objectifs.

La meilleure des confiances est la confiance dans les prescriptions, c'est-à-dire le devoir de la vérité, du bon caractère et de l'âme. La confiance la plus grande et la plus bénéfique est la confiance dans les affaires extérieures à la religion, ou dans le fait de s'éloigner de ce qui nuit à la religion; et c'est cette confiance qu'avaient les prophètes

religion d'Allah et lorsqu'ils lorsqu'ils établirent la repoussèrent les préjudices causés par ceux qui sèment le désordre sur terre, c'est également celle de ceux qui en sont les héritiers. Puis après eux, les hommes eurent de moins en moins confiance en Allah, du fait de leurs préoccupations et de leurs résolutions; parmi eux certains s'en remettent à Allah pour obtenir la royauté, et d'autres pour obtenir leur pain quotidien. Quiconque place sa confiance en Allah sincèrement en vue d'obtenir quelque chose, Allah la lui accordera. Et si Allah aime cette chose et l'agrée, il en obtiendra une fin heureuse. Si en revanche, Il ne l'aime pas et la déteste, ce qu'il en obtiendra, c'est un préjudice. S'il demande quelque chose de permis, il aura le mérite de la confiance, mais pas celui attaché à la chose demandée, s'il n'en fait pas application dans les actes d'obéissance à Allah. Et Allah est plus Savant 27.

<sup>27</sup> Texte issue du livre "Madarij As-Salikine" d'Ibn Al-qaym (112-114/2) actualisé par Muhammad Hamid Al-Faqi —Qu'Allah lui fasse miséricorde.

### III-Nature de la confiance en Allah -Le Très Haut-

Le musulman ne conçoit pas la confiance qu'il place en Allah le Très-Haut dans toutes ses œuvres, que comme une obligation morale, mais aussi et surtout comme une obligation religieuse, relevant de la croyance islamique, et ceci conformément aux ordres d'Allah, lorsqu'Il dit:

Et c'est en Allah qu'il faut avoir confiance, si vous êtes croyants. 28

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> S.5 (Al-Ma'ida) /v.23

## ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾

Et c'est à Allah que les croyants [doivent] s'en remettre 29

C'est pour cela que la totale confiance en Allah Le Loué et Le Très-Haut fait partie de la croyance du croyant. Lorsque le musulman se soumet à Allah et place sa confiance en Lui, place toutes les choses entre Ses mains, il ne conçoit pas la confiance de la même manière que les ignorants et les ennemis de la croyance islamique la conçoivent : chez ces derniers, il ne s'agit là que d'un simple mot que les langues bafouillent, mais que les cœurs ne comprennent pas, un mot faisant remuer les lèvres, mais qui n'amène pas leurs esprits à raisonner. Ce n'est pas un prétexte pour renoncer à l'action, accepter l'avilissement, tout cela au nom de la confiance en Allah. Non! Absolument pas.

Au contraire, le musulman sait que la confiance en Allah, qui fait partie de sa croyance et de sa foi, est un acte

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> S.64 (At-Tarabun) /v.13

d'obéissance à Allah, joignant aux actes qu'il désire entreprendre toutes les causes nécessaires. Ainsi, il aspire à récolter les fruits des actes qu'il a accomplis au préalable, et n'escompte de résultat que pour autant qu'il a déjà réuni les conditions nécessaires à sa réalisation. La fructification et le rendement de ces causes, il les confie à Allah –Le Loué et Le Très-Haut- car Il en est Seul Capable.

La confiance pour le musulman consiste donc à agir et espérer, le cœur tranquille et l'âme apaisée, tout en ayant la ferme conviction que ce qu'Allah a voulu sera, que ce qu'Il n'a pas voulu ne sera pas, et qu'Il ne rend pas vain l'acte de celui qui fait une bonne œuvre.

Le musulman, en croyant aux lois d'Allah qui régissent l'univers, prépare ses actes en agissant sur les causes appropriées, ne ménage son effort dans ce domaine. Il ne croit absolument pas que les causes seules, sont garantes de la réalisation des objectifs, et du succès des efforts. Non, Il considère que la mise en branle des causes est un ordre d'Allah, et qu'il faut y obéir, comme pour tout ce qu'Il ordonne ou interdit.

En ce qui concerne l'obtention de résultats et l'attribution des choses désirées, il s'en remet à Allah –Le Très-Haut-, car Il est certes le seul Capable. Ce qu'Allah veut sera, et ce qu'Il ne veut pas ne sera pas. Combien de travailleurs laborieux n'ont pas consommé les fruits de leurs travaux, et de leurs labeurs, combien de cultivateurs n'ont pas récolté ce qu'ils ont semé!?

Aux yeux du musulman, le fait de se reposer uniquement sur les conditions préalables, et de les considerer comme suffisants pour réaliser la chose souhaitée, est un acte de mécréance, et d'associationnisme, que l'Islam desavoue; le fait de ne pas remplir les conditions exigées ou de les négliger, alors qu'on en est capable, est une perversion et une désobéissance pour lesquelles on doit demander pardon à Allah –Le Très-haut.

Le musulman tire cette vision de l'essence de sa religion et des enseignements de son Prophète Muhammad (Paix et bénédiction d'Allah sur lui).

Le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) lors de ses longues et nombreuses guerres n'engageait la bataille que lorsque il avait pris toutes les dispositions et réuni toutes les

conditions qui le mettaient en position de gagner la bataille]. Il choisissait même le temps et le lieu du déroulement de la bataille. Il a été rapporté qu'il (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) n'attaquait jamais quand il faisait chaud, et attendait que le temps se soit rafraîchi et que le vent de fin de journée se soit adouci, pour attaquer.

Il dressait un plan au préalable, et organisait les rangs de son armée. Ce n'est qu'après avoir réuni toutes les conditions matérielles exigées pour obtenir la victoire lors de la bataille, qu'il levait ses deux mains (au ciel) et invoquait Allah –Le Tout-Puissant et Le Très-Haut - : « Ô Seigneur ! Toi qui as révélé le Livre, qui commandes le déplacement des nuages, qui as mis en déroute les coalisés, vaincs-les et accorde-nous la victoire sur eux. <sup>30</sup>». Telle était donc la façon dont le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) effectuait le lien entre les causes matérielles et spirituelles, puis il confiait sa réussite à son Seigneur, et laissait dépendre de son Maître, la question de sa victoire et de son succès. Ceci est un exemple éloquent.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Hadith rapporté par Boukhari et Moslim.

Prenons un autre exemple: Le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) attendit l'ordre de son Seigneur concernant l'émigration vers Médine, alors que la majorité des ses compagnons l'avait déjà effectuée. L'autorisation d'émigrer lui est venue d'Allah –Le Très-Haut. Quelles furent les dispositions prises par l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) lors de son émigration?

- 1- Faire venir l'un de ses meilleurs compagnons qui est Abû Bakr As-Siddiq -Qu'Allah soit satisfait de lui- afin qu'il lui tienne compagnie lors de cette émigration.
- 2- Préparer les provisions du voyage telles que la nourriture et les boissons. Asma'a Bint Abu Bakr les attacha à la monture avec sa ceinture qu'elle coupa en deux si bien qu'elle fut surnommée, la femme aux deux ceintures.
- 3- Préparer une excellente monture pour ce long et difficile voyage.
- 4- Faire venir un guide expérimenté connaissant les chemins et les pistes dangereuses afin qu'il soit un guide dans ce voyage difficile.

- 5- Lorsqu'il voulut sortir de sa maison, il vit que celle-ci était encerclée par l'ennemi afin qu'il ne s'en échappe pas, il ordonna à son cousin Ali Ibn Abi Talib –Qu'Allah soit satisfait de lui- de dormir sur sa couche, afin de se dérober au regard de ses ennemis qui depuis la nuit attendaient sa sortie pour le tuer. Puis il (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) sortit, et laissa l'ennemi attendre qu'Ali se lève de sa couche qu'ils surveillaient par les fentes de la porte.
- 6- Les mécréants se mirent à leur poursuite, le prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) et son compagnon Abû Bakr qui avait fui avec lui, se réfugièrent dans la grotte nommée (Ghar Sawr) afin de se mettre à l'abri des regards de leurs poursuivants emplis de hargne et vindicatifs.
- 7- Abu Bakr lui dit: « Ô Envoyé d'Allah! Si l'un d'entre eux regarde sous ses pieds, il va certainement nous voir!. Il (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) lui répondit: « Que dis-tu de deux personnes, dont Allah est leur troisième!? »

On constate à travers cet événement où se manifestèrent la véritable foi et de la confiance en Allah, que l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) n'ignora pas les causes et ne se reposa pas sur elles non plus. On constate également que l'ultime recours pour le croyant consiste à se soumettre à Allah et à Lui confier son affaire en toute confiance et sérénité. Quand l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédictions d'Allah sur lui) eut pris toutes les dispositions en vue de sa fuite, et qu'il eut à chercher refuge dans une grotte sombre, habitée par des scorpions et des serpents où la peur l'envahit, il dit avec la confiance caractéristique du croyant et la conviction de celui qui place sa confiance en Allah : « Ne t'affliges pas, Allah est avec nous! Que penses-tu de deux personnes dont Allah est leur troisième! ? 31»

C'est grâce à cet enseignement prophétique que le musulman a acquis cette vision des choses. Il n'est pas un innovateur, pas plus qu'un homme qui exagère, mais il est l'héritier d'une sagesse qu'il tente d'imiter à son tour.

Le musulman ne conçoit pas la confiance en soi de la même manière que ceux dont les cœurs sont voilés par leurs péchés. Ceux-ci la considèrent comme étant l'expression d'une rupture des liens avec Allah –Le très-Haut. Ils pensent que l'esclave d'Allah est le créateur de ses œuvres, qu'il est luimême l'auteur de ses gains et bénéfices, et qu'Allah

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Rapporté par Al-Boukhari.

n'intervient pas dans cela. Allah est au dessus de leurs suppositions à son sujet.

Le musulman quant à lui, estime qu'il est obligatoire de s'en remettre à Allah tant pour les moyens de subsistance que les œuvres, ne dévoilant sa pauvreté à nul autre qu'Allah, ne révélant ses besoins à nul autre qu'à son Maître. Et lorsqu'il a la possibilité d'accomplir quelque chose par lui-même, il ne demande d'aide à personne d'autre qu'Allah. Lorsqu'une occasion lui est offerte de satisfaire un de ses besoins par lui-même, il ne demande d'aide ni de secours à personne d'autre qu'Allah, sinon les cœurs s'attacheraient à cet autre, ce que le musulman n'aime pas, et n'agrée pas.

Dans ce comportement, le musulman suit la voie des pieux prédécesseurs et des véridiques. Lorsque la cravache de l'un d'entre eux lui échappait de la main tandis qu'il se trouvait sur sa monture, il descendait afin de la récupérer par lui-même. Il ne demandait à personne de la lui ramasser et de la lui remettre.

Certes l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) engageait le musulman à accomplir la prière, à s'acquitter

de la zakât et à ne demander ce dont il a besoin à personne d'autre qu'Allah –Le Très-Haut.

Si donc le musulman vit en ayant en lui la confiance en Allah et le désir de s'en remettre à Lui exclusivement, il fortifiera sa croyance d'une part et améliorera son comportement d'autre part, se remémorant de temps à autre les versets et les hadiths dont il a tiré sa foi et dont il s'inspire dans son comportement:

Et place ta confiance en Le Vivant qui ne meurt jamais 32

♦ Allah aime en vérité, ceux qui Lui font confiance 33 ♦

<sup>32</sup> S.25 (Al-Fourgane) /v.58

<sup>33</sup> S.3 (Ale 'Imrane) /v.159

Outre ces versets, l'on peut rappeler ce qu'a dit l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédictions d'Allah sur lui): « Si vous vous en remettiez à Allah comme il convient, Il vous gratifierait de Ses faveurs comme Il nourrit l'oiseau qui sort le matin affamé et rentre le soir rassasié<sup>34</sup> » ainsi que les paroles qu'il disait quand il sortait de chez lui: « Au nom d'Allah, je place ma confiance en Allah et il n'y a de puissance ni de force qu'en Allah <sup>35</sup> ». Et il y a aussi le hadith à propos des soixante-dix mille [musulmans] qui entreront au Paradis sans jugement ni châtiment: « Ce sont ceux qui ne demandent pas à ce qu'on les soigne avec des incantations, qui ne se cautérisent pas, qui ne tirent pas mauvaise augure des choses et qui placent leur confiance en Allah <sup>36</sup> »<sup>37</sup>

34 Rapporté par At-Tirmidhi, qui l'a jugé bon.

36 Rapporté par Al-Boukhari et Moslim.

<sup>35</sup> Rapporté par Abu Dawud, An-Nasai et Tirmidhi et Ibn Hibban l'a authentifié

<sup>37 &</sup>quot;La voie du musulman" d'Abu Bakr Aj-Jazairi. Page 156-160.

# IVLa confiance en Allah permet l'obtention de bienfaits

Omar Ibn Al-Khattab —Qu'Allah lui fasse miséricorderapporte que l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur
lui) a dit: « Si vous vous en remettiez à Allah comme il
convient, Il vous gratifierait de Ses faveurs comme Il nourrit
l'oiseau qui sort le matin affamé et rentre le soir rassasié »
Hadith rapporté par l'Imam Ahmad, At-Tirmidhi, An-Nasai,
Ibn Majah, Ibn Hibban et Al-Hakim. Et At-Tirmidhi a
estimé qu'il s'agissait d'un hadith bon.

Ce hadith est fondamental pour comprendre ce qu'est la confiance en Allah. Allah -Le Très-Haut- a certes dit :

﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ تَجَعُل لَّهُ مَغْرَجًا ۞ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَخْتَسِبُ ۚ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُۥ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِۦ ۚ قَدْ رَا ۞ ﴾ أَمْرِهِۦ ۚ قَدْ رَا ۞ ﴾

€ Et quiconque craint Allah, Il lui donnera une issue favorable ⊕ et lui accordera Ses dons par [des moyens] sur lesquels il ne comptait pas. Et quiconque place sa confiance en Allah, Il [Allah] lui suffit. Allah atteint ce qu'Il Se propose, et Allah a assigné une mesure à chaque chose.³8 ♦

La véritable signification de la confiance est celle-ci : s'en remettre à Allah le Tout-Puissant et le Très-Haut- du fond du cœur, pour ce qui est d'attirer les bienfaits et éloigner les choses nuisibles. Sai'id Ibn Jabir a dit : « La confiance (en Allah) est ce qu'il y a d'essentiel dans la foi. » Dans le hadith d'Ibn Abbas, il a été rapporté que le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) a dit : « Que celui qui désire être le plus fort, place sa confiance en Allah ». Et dans une invocation rapportée, il (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) dit : « Ô

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> S.65 (At-Talaq) /v.2-3

Seigneur! Je Te demande une foi sincère en Toi. Ô Seigneur! Fais que je sois de ceux qui placent leur confiance en Allah et que Tu leur suffises. »

Sache que la confiance ne contredit pas le recours aux causes ; certes les oiseaux sortent le matin à la recherche de leur nourriture. Allah -Le Très-Haut- a certes dit :

﴿ Il n'y a point de bête sur terre dont la subsistance n'incombe à Allah qui connaît son gîte et son dépôt; tout est dans un livre explicite. <sup>39</sup>﴾

Yusuf Ibn Isbath avait l'habitude de dire: « Œuvre comme un homme qui ne sera sauvé que par son oeuvre, et place ta confiance [en Allah] comme un homme qui ne sera atteint que par ce qui lui a été prédestiné.» Et dans le hadith de Thawban, il a été rapporté que l'Envoyé d'Allah (Paix et

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> S.11 (Hud) /v.6

bénédicțion d'Allah sur lui) a dit : « l'esclave peut être privé de bien pour avoir commis un péché 40 »

Dans le hadith rapporté par Jabir : l'Envoyé d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) a dit : « Aucune âme ne mourra tant que les biens qui lui ont été destinés n'auront pas été épuisés, alors craignez Allah et implorez poliment Allah, prenez ce qui est licite et délaissez ce qui est illicite 41»

Ibn Abbas a dit : « Les gens du Yémen accomplissaient le pèlerinage sans se munir de provisions. Ils disaient : « Nous sommes de ceux qui placent leur confiance en Allah » ; puis quand ils arrivaient à La Mecque, ils mendiaient auprès des gens ; alors Allah révéla le verset :

Et prenez vos provisions; mais vraiment la meilleure provision est la piété 42

<sup>40</sup> Hadith rapporté par Ahmad et An-Nasai avec une chaîne de transmission authentique, Ibn Hibban et Al-Hakim, et Az-Zhabiy l'ont authentifié et approuvé.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Rapporté par Ibn Majah et Al-Hakim qui a dit qu'il est authentique selon les conditions de Moslim.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> S.2 (Al-Baqara) /v.197

Mua'wuya Ibn Qurah rapporte: Omar Ibn Al-Khattab rencontra des gens du Yémen et leur dit: « Qui êtes- vous? » Ils répondirent: « Nous sommes de ceux qui placent leur confiance en Allah. » Il dit: « Certes, vous êtes plutôt de ceux qui placent leur confiance en autrui; celui qui place sa confiance en Allah c'est celui qui sème le grain puis place sa confiance en Allah. » Le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) a dit: « Le croyant fort est meilleur et plus aimé auprès d'Allah que le croyant faible alors qu'il y a du bien dans les deux. Sois assidu à ce qui te sera utile, demande secours à Allah et ne désespère pas. Si quelque chose t'atteint, ne dis jamais: « Si j'avais plutôt fais ceci, cela aurait donné ceci », mais dis plutôt: « Allah l'a décrété et Il fait ce qu'Il veut; car le mot « Si » ouvre les portes du Satan. 43 »

Il convient également de connaître ce qu'un groupe de savants a dit : « Le fait de ne s'en remettre qu'aux causes, est un acte d'associationnisme dans l'unicité, ne pas agir sur les causes de sorte à déclencher leurs effets et en faire des moyens [pour atteindre un objectif], est un défaut de compréhension, et rejeter totalement les causes, est une offense à la loi divine. La

<sup>43</sup> Rapporté par Moslim.

confiance et l'espoir en Allah doivent donc être obligatoirement fondés sur l'unicité (tawhid), sur la raison et la loi divine. » 44

<sup>44</sup> Extrait tirré du livre "Charh Al-A'qida At-Tahaouiya" page 520.

#### $\mathbf{V}_{-}$

# La confiance en Allah, dans l'Islam est dynamisme et travail, et non, inactivité et oisiveté.

L'Islam a pour objectif, à travers l'exhortation faite aux musulmans de s'en remettre [à Allah], de faire en sorte que ces derniers glorifient leur Seigneur, Qui est l'origine de la toute puissance, que le musulman soit, lorsqu'il entreprend un travail qu'il considère comme utile et juste, qu'il s'est engagé à faire, audacieux, intrépide, affranchi des doutes, qu'il ne craigne pas la difficulté, mais seulement son Créateur. Nous nous contenterons donc de ce qui a été rapporté concernant le but visé par la religion à travers la prescription de la confiance en Allah et rapporterons pour le lecteur quelques versets du Coran éclaircissant cela:

1- Allah – Le Très-Haut- a dit dans la Sourate la famille d'Imran:

# ﴿ إِذْ هَمَّت طَّآبِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلَا وَٱللَّهُ وَلِيُّهُمَا ۗ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلِيُّهُمَا ۗ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ فَاللَّهُ وَلِيُّهُمَا اللَّهُ وَلَيْهُمَا اللَّهُ وَلِيلًا لَهُ وَلَيْهُمَا اللَّهُ وَلَيْهُمَا اللَّهُ وَلَهُمُ اللَّهُ وَلَيْهُمَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَيْهُمَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَيْهُمَا اللَّهُ وَلَيْهُمَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَهُ لَا اللَّهُ وَلَيْهُمُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَيْهُمَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ إِلَهُ مِنْ إِنْ اللَّهُ وَلَا لَهُ إِلَّا لَهُ مِنْ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ إِلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ إِلَّهُ إِلَا لَهُ إِلَّهُ إِلَّا لَا أَلَّا لَهُ إِلَا لَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّا لَا لَا أَلَّهُ إِلَّهُ إِلَّا لَهُ إِلَّهُ إِلَّا لَا لَا أَلَّا إِلَا أَلَّا لَا أَلَّا إِلَا أَلَّا أَلَّا أَلَّا لَا أَلَّا لَا أَلَّا إِلَّا لَا أَنْ أَلَا أُواللَّهُ إِلَّا لَا أَلَّا أُلَّا أَلَّالِمُ إِلَّا لَا أَلَّا أَلَّا أَلَّا أَلَّا أَلَّا أُوالِمُوالِمُ أَلَّا أَلَّا أَلَّا أَلَّا أَلَّا أُلَّا أَلَّا أَلَّا أُلّ

Quand deux de vos groupes songèrent à fléchir! Alors qu'Allah est leur allié à tous deux! Car, c'est en Allah que les croyants doivent placer leur confiance. 45

Il ordonna aux croyants de s'en remettre à Lui après avoir fait mention des deux groupes de croyants qui ont songé au retour et à la déloyauté, lorsqu'Ibn Ubay et .certains hypocrites tournèrent le dos, lors de la bataille d'Uhud. Allah donc protégea les cœurs des croyants de cette déloyauté et leur ordonna de rester fermes et d'avancer.

2- Allah -Le Très-Haut- dit dans la même Sourate, au verset 159:

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> S<sub>3</sub> (Ale 'Imrane) /v122

€ Et consulte-les à propos des affaires; puis une fois que tu t'es décidé, confie-toi donc à Allah; Allah aime, en vérité ceux qui Lui font confiance. 46 ♦

Allah ordonna à Son Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui), d'accomplir ce qu'il décida lorsqu'une ferme décision est prise, et de continuer dans cette voie, de compter sur Allah et non sur leur consultation et de poursuivre ce qu'il a engagé. Une ferme décision permet d'avoir une bonne perception et prévision [des choses], et d'éviter les erreurs ; la consultation, elle, fait partie de la fermeté.

3- Dans la Sourate Les Femmes, verset 81, Allah dit :

Pardonne-leur donc et place ta confiance en Allah. Et Allah suffit comme Protecteur

4- Dans la Table Servie, verset 23 Allah dit:

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> S<sub>3</sub> (Ale 'Imrane) /v159

﴿ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمَا ٱلْحَدُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمَا ٱلْحَدُمُ اللَّهُ عَلِيْبُونَ أَدْخُلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِبُونَ أَوَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾

Deux hommes d'entre ceux qui craignaient Allah et qui étaient comblés par Lui de bienfaits dirent : « Entrez chez eux par la porte ; puis quand vous y serez entrés, vous serez sans doute les dominants. Et c'est en Allah qu'il faut avoir confiance, si vous êtes croyants.

Méditez sur cette parole : « puis quand vous y serez entrés, vous serez sans doute les dominants. Et c'est en Allah qu'il faut avoir confiance, si vous êtes croyants »

5- Dans la Sourate Al-A'raf verset 89, la parole de Shu'aib :

﴿ وَمَا يَكُونُ لَنَآ أَن نَّعُودَ فِيهَاۤ إِلَّاۤ أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّنَا ۚ وَسِعَ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ۚ عَلَى ٱللَّهِ تَوَكَّلْنَا ۚ رَبَّنَا ٱفۡتَحۡ بَيْنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِٱلْحَقِّ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْفَاتِحِينَ ۞ ﴾

€ Il ne nous appartient pas d'y retourner à moins qu'Allah notre Seigneur ne le veuille. Notre Seigneur embrasse toute chose de Sa science. C'est en Allah que nous plaçons notre confiance. O notre Seigneur, tranche par la vérité, entre nous et notre peuple car Tu es le meilleur des juges.

6- Dans la Sourate Al-Anfal verset 61 Allah dit :

€ Et s'ils inclinent à la paix, incline-toi vers celle-ci (toi aussi) et place ta confiance en Allah, car c'est Lui l'Audient, l'Omniscient.

7- Dans la Sourate Tawbah verset 51 Allah dit :

Dis: « Rien ne nous atteindra, en dehors de ce qu'Allah a prescrit pour nous. Il est notre Protecteur. C'est en Allah que les croyants doivent placer leur confiance.

8- Dans la Sourate Yunus des versets 83 à 86, Allah dit :

﴿ فَمَآ ءَامَنَ لِمُوسَىٰ إِلَّا ذُرِيَّةٌ مِن قُوْمِهِ عَلَىٰ خَوْفٍ مِن فَرْعَوْنَ لَعَالِ فِى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِ نِهِمْ أَن يَفْتِنَهُمْ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالٍ فِى الْأَرْضِ وَإِنَّهُ لَمْ الْمُسْرِفِينَ ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَنقَوْمُ إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بَاللّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴿ فَقَالُواْ عَلَى اللّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴾ عَلَى اللّهِ تَوكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴾ وَخَيْنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَنفِرِينَ ﴿ )

Personne ne crut (au message) de Moïse, sauf un groupe de jeunes gens de son peuple, par crainte de représailles de Pharaon et de leurs notables. En vérité, Pharaon fut certes plein de superbe sur terre et il fut du nombre des extravagants. Et Moïse dit: « O mon peuple, si vous croyez en Allah, placez votre confiance en Lui si vous (Lui) êtes soumis » Ils dirent: « En Allah nous plaçons notre confiance. O notre Seigneur, ne fais pas de nous une cible pour les persécutions des injustes. Et délivre-nous, par Ta miséricorde des gens mécréants.

9- Dans la Sourate Hud, Allah relate dans le verset (55-56) que [le prophète] Hud a dit :

Rusez donc tous contre moi et ne me donnez pas de répit.

Je place ma confiance en Allah, mon Seigneur et le vôtre.

Et Allah dit à propos de Shu'aib, verset 88 :

♦ Je ne veux nullement faire ce que je vous interdis. Je ne veux que la réforme, autant que je le puis. Et ma réussite ne dépend que d'Allah. En Lui je place ma confiance ▶

10- Dans la Sourate An-Nahl verset 99, Allah dit :

♦ 11 n'a aucun pouvoir sur ceux qui croient et qui placent leur confiance en leur seigneur. ▶

11- Dans la Sourate Al-Furqane versets 57-58, Allah dit:

﴿ قُلْ مَاۤ أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أُجْرٍ إِلَّا مَن شَآءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَّا مَن شَآءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَىٰ رَبِهِ عَلَى الْخَيِّ الَّذِي لَا إِلَىٰ رَبِهِ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَبِّحْ نِحَمْدِهِ ﴾ يَمُوتُ وَسَبِّحْ نِحَمْدِهِ ﴾

♦ Dis: « Je ne vous demande aucun salaire (pour moi-même). Toutefois, celui qui veut suivre un chemin conduisant vers son Seigneur [est libre de dépenser dans la voie d'Allah]. Et place ta confiance en Le Vivant qui ne meurt jamais. Et par Sa louange, glorifie-Le. ▶

12- Dans la Sourate As-Su'ara verset 217, Allah dit :

€ Et place ta confiance dans le Tout-Puissant, le Très-Miséricordieux ﴾

13- Dans la Sourate Al-Ahzab verset 48, Allah dit:

€ Et n'obéis pas aux infidèles et aux hypocrites, ne prête pas attention à leur méchanceté et place ta confiance en Allah et Allah suffit comme protecteur. ♦

14- Dans la Sourate Gafir, Allah fait allusion aux croyants de la famille de Pharaon, aux versets 44-45:

Bientôt vous vous rappellerez ce que je vous dis ; et je confie mon sort à Allah. Allah est certes Clairvoyant sur les serviteurs. Allah donc le protégea des méfaits de leurs ruses

Il est apparu clairement à travers ces versets, que tout ce qui a été rapporté sur la confiance en Allah confirme qu'elle a pour but de raffermir les cœurs et non de les affliger par la peur, de les amener à réaliser ce qu'ils se sont résolus à faire tout en s'en remettant à Allah.

# VI-Le résultat

Cher Frère! Le résultat de cette recherche nous amène à affirmer que la confiance en Allah engendre détermination, raffermissement, éloigne le doute et diminue les demandes. C'est pour cela que la pleine confiance en Allah est une prédisposition spirituelle au succès, une force morale, et s'avère pour l'âme source de quiétude et sérénité. Car celui qui a la pleine confiance en Allah, est convaincu, après avoir accompli les causes vers lesquelles le Créateur de ces causes l'a orienté, qu'il s'est appuyé sur un pilier solide, qu'il a placé son espoir là où il fallait. La force de sa conviction a donc des effets sur sa personne. Il demeure ainsi, dans l'exécution de son affaire et dans la volonté d'atteindre l'objectif visé, ferme comme une montagne. S'il entreprend d'inviter des gens à la

vérité alors qu'il place sa confiance en Allah, il avancera tout droit et ne craindra personne parmi les créatures d'Allah, car celui en qui il place sa confiance et à qui revient le soutien, c'est le Seigneur de toutes les créatures, Celui qui les maintient sous Son autorité. Il entreprend donc cet appel à Allah de la meilleure des manières, et cette confiance qu'il a en Allah l'aidera à réussir. S'il combat les ennemis de la vérité afin de faire triompher cette vérité, sa personne se raffermira, son courage se multipliera et la confiance qu'il place en Allah augmentera sa volonté de fournir plus d'efforts. C'est donc pour cela que le musulman qui place sa confiance en Allah, équivaut à deux personnes ou plus. Tel est le secret de la victoire des premiers musulmans sur ceux qui les dépassaient en nombre. Un digne contemporain dit à ce propos: « ils disent que les Orientaux, jusqu'à présent, n'ont pas progressé, parce qu'ils ont placé leur confiance en Allah. Je dirais que c'est plutôt le contraire; le retard des Orientaux est dû à un manque de confiance en Allah, car la confiance en Allah apporterait aux musulmans la puissance. Aucun d'entre eux ne s'appuierait sur autrui ni ne courberait l'échine devant une personne possédant quelque noblesse ou autorité. Ils ne s'en

remettraient pas non plus à leur seul courage. En effet, la confiance augmente chez les croyants la volonté de fournir plus d'efforts. C'est donc par ces qualités, qu'ils obtiendront le progrès, la suprématie, la grandeur ainsi qu'une puissance durable. »

Aujourd'hui nous sommes dominés par la matière et nous manquons de cette force spirituelle qu'est la confiance en Allah. Ce qui fait que nous avons échoué dans beaucoup de domaines; si nous avions placé notre confiance en Allah, Il nous aurait suffi dans les projets et réalisations qui nous tiennent à coeur:

Et quiconque place sa confiance en Allah, Il [Allah] lui suffit. 47

Si nous avions véritablement placé notre confiance en Allah, Il nous aurait gratifiés de Ses faveurs comme Il nourrit

<sup>47</sup> S.65 (At-Talag) /v.3

l'oiseau qui sort le matin affamé et rentre le soir, rassasié; Il nous aurait donné la possibilité de dominer nos ennemis et aurait soumis pour nous ce qu'Il nous a gardé dans Sa Royauté comme forces et faveurs. De façon générale, nous aurions été dans cette vie et dans l'au-delà, les dominants.

Nous implorons Allah le Loué, Celui qui donne à qui Il veut et qui prive qui Il veut, afin qu'Il nous permette d'avoir une totale confiance en Lui, la confiance que Sa Majesté agrée et qui constitue un honneur pour l'Islam et les musulmans; la confiance qui est travail, force et dynamisme et non incapacité, paresse, privation et langueur. Nous L'implorons afin qu'Il facilite notre entreprise, qui vise à se conformer au plus noble des Prophètes et des Envoyés (Paix et bénédictions d'Allah sur eux tous).<sup>48</sup>

<sup>48</sup> Voir le livre "Majmou'a rassa'il diniya wa ai'lmiya" du Muhammad Ibn 'Abd Allah Al-Jazar page 122-136.

# VII-

# La confiance en Allah permet de préserver la quiétude de nos âmes, en éloignant les sources de trouble.

La confiance en Allah est l'une des influences que la foi exerce sur nous. Celui qui croit qu'Allah détient entre Ses mains les calamités de la vie, qu'Il détient entre Ses mains le bien et le mal, ne confie son affaire qu'à Allah et ne se soumet qu'à Sa volonté, n'a rien à redouter des surprises que lui réserve l'avenir. Il substitue à la peur la quiétude et la sérénité, confiant en la justice et miséricorde d'Allah. C'est pour cette raison que l'Islam stipule que la foi doit être accompagnée de la confiance en Allah:

Et c'est en Allah qu'il faut avoir confiance, si vous êtes croyants 49

♦ Allah, nulle autre divinité autre que Lui! Et c'est à Allah que les croyants [doivent] s'en remettre. 50

L'Islam annonce aussi la bonne nouvelle à ceux qui s'en remettent à Allah, et leur promet de recevoir les faveurs et les dons d'Allah. Voyez comme ce noble verset efface la peur des âmes des croyants et la remplace par une force spirituelle grâce à laquelle ils peuvent vaincre la peur et l'inquiétude. :

﴿ فَمَآ أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ ٱلْحُيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> S.5 (Al-Ma'ida) /v.23 <sup>50</sup> S.64 (At-Tarabun) /v.13

◆ Tout ce qui vous a été donné [comme bien] n'est que jouissance de la vie présente; mais ce qui est auprès d'Allah est meilleur et plus durable pour ceux qui ont cru et qui placent leur confiance en leur Seigneur. 51♣

Il a été également rapporté dans le Coran un autre verset apportant la promesse sincère d'appui et de soutien de la part d'Allah:

Et quiconque place sa confiance en Allah, Il [Allah] lui suffit. 52

C'est-à-dire qu'Il lui suffit pour ce qui le préoccupe et le rend soucieux. Certains groupes ont davantage besoin de la confiance en Allah que d'autres. Ainsi les réformistes, par exemple qui empruntent toujours des voies emplies d'épines et sont exposés à des préjudices ainsi qu'à une fatigue

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> S.42 (Ach-Choura) /v.36

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> S.65 (At-Talaq) /v.3

épuisante. A ceux-là, Allah enseigne de Lui confier leur affaire afin que l'échec ne les décourage pas dans leur préoccupation. Il leur ordonne de suivre Son Prophète Shu'aib qui a dit:

Je ne veux que la réforme, autant que je le puis. Et ma réussite ne dépend que d'Allah. En Lui je place ma confiance, et c'est vers Lui que je reviens repentant. 53

Toutefois, une idée peut nous venir à l'esprit, et prêter à confusion : nous dire que la confiance affaiblit la détermination pour le travail, et conduit à la paresse. Cette confusion fut réfutée et éclaircie par le Coran dans le verset suivant :

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> S.11 (Hud) /v.88

Et consulte-les à propos des affaires; puis une fois que tu t'es décidé, confie-toi à Allah, Allah aime, en vérité, ceux qui lui font confiance. 54

Ce verset montre donc que la confiance en Allah doit être précédée par la consultation de gens avisés, afin de déterminer la voie que l'on doit emprunter, il faut ensuite faire preuve d'une détermination sincère tout au long de l'entreprise en poursuivant la voie choisie. Et après cela vient la confiance en Allah afin d'obtenir la victoire.

La confiance en Allah est ainsi la provision spirituelle permettant de vaincre la peur et l'inquiétude, elle donne le sourire au croyant dans les heures les plus difficiles qu'il rencontre, et lui accorde également la sérénité de l'âme, celle dont de nombreux habitants de la terre ont été privés.55

 <sup>54</sup> S.3 (Ale 'Imrane) /v.159
 55 Voir le livre "Rouh Ad-Dine Al-Islami"page 191.

# VIII-

# Chapitre sur le verset : ( Et c'est en Allah qu'il faut avoir confiance, si vous êtes croyants.)

Question : Que veut dire ce verset ? Expliquez-nous la raison de sa présence dans « le livre de l'unicité » « Kitab At-Tawhid » ?

**Réponse :** Allah dit : si vous croyez sincèrement en Allah, ne prenez appui, dans toutes vos affaires, que sur Lui.

Pourquoi est-il mentionné dans « le livre de l'unicité » « Kitab At-Tawhid » ? La confiance en Allah est un acte d'adoration qui requiert la sincérité. La confiance en un autre que Lui (Allah) est une association (Shirk) qui annule l'unicité (Tawhid).

Question : pouvez-vous définir et citer les différents types de confiance ainsi que le jugement de l'islam à leurs propos. Quelle est sa relation avec la foi ?

**Réponse :** La confiance signifie : s'en remettre, après avoir eu recours aux causes, à Allah et compter sur Lui. On distingue quatre sortes :

- 1- La confiance en Allah dans toutes les affaires, qu'il s'agisse de la recherche de ce qui est profitable ou de l'éloignement de ce qui est nuisible. Elle est obligatoire, et fait partie des conditions de la foi.
- 2- La confiance accordée aux créatures dans les affaires qui ne peuvent être réalisées que par Allah, comme la confiance faite aux morts, aux absents et autres Thaghut, dans l'espoir de voir ses vœux exaucés, par exemple la victoire, des biens, une protection. Ceci est une grande association (Shirk) qui annule l'unicité (Tawhid).
- 3- La confiance accordée à des personnes vivantes et présentes telles qu'un prince, un sultan et autres, dans le domaine où Allah leur a donné un certain pouvoir, comme par exemple:

les biens, la protection contre les préjudices et autres, il s'agit là d'une petite association (Shirk).

4- Mandater quelqu'un afin qu'il accomplisse un acte qu'on est capable d'accomplir telle la vente, l'achat et la location. Cet acte est permis, toutefois on ne doit pas dire: J'ai placé ma confiance en lui, mais plutôt: je l'ai mandaté (délégué). Et même si on mandate quelqu'un, on ne doit placer sa confiance qu'en Allah le Loué et le Très-Haut.

Allah le Très-Haut a dit :

Les vrais croyants sont ceux dont les cœurs frémissent quand on mentionne Allah. Et quand Ses versets leur sont récités, cela fait augmenter leur foi. Et ils placent leur confiance en leur Seigneur. 56

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> S.8 (Al-Anfale) /v.2

**Question :** Expliquez ce verset, citez un exemple qui illustre la règle de ce chapitre. Que doit-on retenir de ce verset ?

**Réponse :** Allah décrit les croyants dans ce verset, pourvus de qualités louables qui les conduisent à la véritable foi.

- 1- Leurs cœurs frémissent quand on mentionne Allah, c'est-àdire qu'ils Le craignent, accomplissent Ses prescriptions et s'écartent de ce qu'Il leur a proscrit.
- 2- Ils ne s'appuient que sur Allah, ne placent leur confiance qu'en Lui, et Lui confient toutes leurs affaires. Cette qualité est l'exemple qui illustre la règle du verset de ce chapitre.
- 3- Quand les versets d'Allah leur sont récités, cela augmente leur foi et raffermit leur conviction.
- 4- Ils accomplissent la prière convenablement en respectant ses horaires, ses actes obligatoires, ses conditions et ses piliers.
- 5- Ils dépensent de ce qu'Allah leur a accordé comme bien, tant dans des dépenses obligatoires que surérogatoires.

C'est à cause de ces cinq qualités qu'ils ont mérité la récompense promise, des rangs élevés, le pardon et les illustres biens se trouvant dans les jardins du délice.

Nous retiendrons du verset que l'obéissance fait augmenter la foi et que la désobéissance la fait baisser.

**Question :** Pourquoi a-t-Il lié la récompense à ces cinq œuvres en dehors des autres actes obligatoires ?

Réponse : Car elles impliquent l'accomplissement des actes obligatoires et l'abandon des actes interdits.

Allah -Le Très-Haut- a dit:

♦ Ô Prophète, Allah te suffit ainsi qu'à ceux des croyants qui te suivent. 57>>

**Question :** Que signifie ce verset et pourquoi est-il placé dans ce chapitre ?

**Réponse :** Allah le Très-Haut dit à Son Envoyé Muhammad (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) qu'Il lui suffit ainsi qu'à ceux qui le suivent parmi les croyants et qu'ils n'ont besoin de personne en dehors d'Allah.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> S.8 (Al-Anfale) /v.64

La raison de la présence de ce verset dans le chapitre est que, si Allah suffit à Son esclave, il lui est obligatoire de ne placer sa confiance qu'en Lui.

Allah- Le Très-Haut- a dit :

Et quiconque place sa confiance en Allah, Il [Allah] lui suffit. 58

**Question :** Que signifie ce verset? A quoi fait-il allusion ? Et est-ce que la confiance en Allah rend ou non caduque le recours aux causes ? Pouvez-vous justifier votre réponse ?

Réponse: Le verset signifie que si quelqu'un place sa confiance en Allah, Allah lui suffit. Il fait également allusion aux bienfaits que la confiance en Allah engendre, et au fait qu'elle est une cause permettant d'acquérir des biens et de se protéger contre les malheurs. La confiance ne rend pas les causes caduques, car elle fait elle-même partie de l'ensemble

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> S.65 (At-Talaq) /v.3

des causes exigées par la loi divine. L'abandon des causes prescrites est une atteinte à la confiance.

Il a été rapporté qu'Ibn Abbas -Qu'Allah lui fasse miséricordea dit : ﴿ Allah nous suffit et Il est le meilleur garant » Ibrahim l'a dit quand il fut jeté dans le feu. Et Muhammad (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) l'a dit quand ils dirent :

Les gens se sont rassemblés contre vous; craignez-les » - cela accrut leur foi- et ils dirent: « Allah nous suffit; Il est notre meilleur garant. 59 60

Question: Que veut dire Allah nous suffit et Il est le meilleur garant ? Citez-nous l'un des mérites de cette parole.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> S.3 (Ale 'Imrane) /v.173

<sup>60</sup> Hadith rapporté par Al-Boukhari et An-Nasai.

Réponse: Allah nous suffit signifie qu'il nous suffit et qu'il se charge de toutes nos affaires, qu'il ne faut placer notre confiance qu'en Lui. Il est le meilleur garant signifie qu'il est le meilleur Etre en qui l'on puisse placer sa confiance, le meilleur sur lequel on puisse s'appuyer.

Parmi les mérites attachés à cette grande parole, il faut signaler qu'elle fut prononcée par les deux Amis d'Allah (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) lors de moments difficiles. Il a été rapporté dans le hadith: « Si vous rencontrez une situation difficile, dites : 

Allah nous suffit et Il est le meilleur garant 61

Allah est plus Savant. Paix et bénédictions d'Allah sur Muhammad.

<sup>61</sup> As-Souwouti a dit qu'il est rapporté par Ibn Mardouih.

# IX-La confiance en Allah et ce qui s'y oppose

La confiance en Allah signifie : confier toutes les affaires à Allah le Loué et le Très-Haut, en ayant confiance en Lui et en ayant recours aux causes. Par exemple, il faut que l'homme s'appuie sur Allah et travaille de ses mains, car c'est meilleur que de mendier auprès des gens, conformément à ce qui a été rapporté dans le As-Sahihaine, du hadith de Az-Zoubair —Qu'Allah l'agrée—: « Il est préférable pour quelqu'un de prendre une corde, d'aller en montagne, d'y revenir avec un fagot de bois sur son dos, de le vendre et de s'en contenter, que de mendier auprès des gens qui peut-être lui donneront et peut-être pas. 62» Dans le hadith de Al-Miqdam Ibn ma'di Karb —qu'Allah l'agréé—, il a été rapporté: « Personne n'a

<sup>62</sup> Rapporté par Al-Boukhari et Moslim

mangé de nourriture meilleure, que celle provenant du fruit de son labeur 63», puis il mentionna que David mangeait du fruit de son travail. Il le mentionna car c'était un roi, et parce qu'il ne travaillait pas par besoin.

La place de la confiance en Allah se situe dans le cœur, et les mouvements du corps et le travail ne s'y opposent pas, conformément à ce que le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) a dit à un bédouin : « Attache-la 64 et place ta confiance en Allah 65» La confiance et le travail sont donc deux choses inséparables et quiconque fait le contraire a certes altéré le jugement islamique, conformément à ce qu'Allah a dit :

Parcourez donc ses grandes étendues. Mangez de ce qu'Il vous fournit 66

<sup>63</sup> Rapporté par Al-Boukhari.

<sup>64</sup> Attache-la : Il parlait de sa chamelle.

<sup>65</sup> Rapporté par At-Tirmidhi d'Abu Horaira.

<sup>66</sup> S.67 (Al-Moulk) /v.15

Bien plus, Allah nous ordonne de mettre en oeuvre moyens qui permettent l'acquisition de biens; Il -Le très-Haut-a dit:

Puis quand la Salat est achevée, dispersez-vous sur terre et recherchez [quelque effet] de la grâce d'Allah 67

L'état dans lequel se trouve certains musulmans, caractérisé par la confiance à autrui, l'inactivité, et la dépendance vis-à-vis des gens, est en vérité contraire à la Shar'iah (La Loi Divine). Le Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) a préféré et loué le frère qui travaillait et dépensait plutôt que celui qui ne s'était consacré qu'à l'adoration. Et parmi les causes prescrites, il y a les choses courantes, tels que les vêtements protégeant de la chaleur et du froid, la nourriture, les boissons pour apaiser la faim et la

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> S.62 (Al-Joumou'a) /v.10

soif, le mariage pour qui veut un enfant, l'industrie, le commerce pour qui veut gagner de l'argent, etc...<sup>68</sup>

Voilà donc une réponse pratique à ceux qui étiquettent l'Islam et le fustigent parce qu'il favoriserait la dépendance à autrui, l'incapacité et l'inactivité.

De même, le traitement (médical) est prescrit au croyant, conformément au hadith du Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) : « Allah n'a fait descendre aucune maladie sans faire descendre son remède<sup>69</sup>» Le traitement (médical) est donc un moyen de guérison et celui qui est à son origine, c'est Allah -Le Très-Haut et le Tout-Puissant- Mesurez donc toutes choses par rapport à cela. Parmi les impératifs de la confiance, figure le fait d'avoir recours aux moyens adéquats puis de confier l'affaire toute entière à Allah, afin que l'homme échappe au souci de l'avenir, de la peur, de l'échec et de la maladie. Celui qui place sa confiance en Allah, sait qu'Allah détient entre Ses mains le bien et le mal, et c'est pour cela qu'il Lui confie tout et qu'il s'attache à Lui dans toutes ses affaires:

<sup>68</sup> Extrait du livre "At-Taj aj-Jami' Lil Oussoul" (5/205)

€ Et c'est à Lui que revient l'ordre tout entier. Adore-Le donc et place ta confiance en Lui. <sup>70</sup> ▶

Tout ceci n'empêche pas de prendre des précautions et de faire attention, conformément au verset d'Allah :

♦ Ô les croyants! Prenez vos précautions 71

Les choses qui s'opposent à la confiance et à la croyance :

Parmi les choses qui s'opposent à la confiance et au Tawhid, il y a le fait de penser que le succès ne dépend que des moyens mis en oeuvre, car cela contredit le Tawhid : celui qui

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> S.11 (Hud) /v.123

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> S.4 (An-Nissa) /v.71

est à l'origine des causes et des moyens c'est Allah. Il faut citer aussi le fait de nier le destin -Qu'Allah nous en préserve! -, de ne pas accepter le décret d'Allah et Son destin, de prétendre que le succès ne vient que de la connaissance, d'avoir foi aux pratiques des devins, d'aller vers des magiciens, et des charlatans afin d'avoir des renseignements sur l'avenir. L'astrologie, la géomancie et les jets de coquillages, entrent également dans cette même catégorie, et cela conformément au hadith du Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur les lui) : « Certes. incantations. les amulettes et l'ensorcellement font partie du shirk 72 »

Il fut rapporté dans un hadith du Prophète (Paix et bénédiction d'Allah sur lui) ce que certains Arabes dirent : « Nous avons eu de la pluie grâce à telle étoile et telle étoile..." »

Alors qu'on se doit de dire : Nous avons eu de la pluie par la grâce et la miséricorde d'Allah. Il en est de même des paroles [du genre] : J'ai été guéri par le traitement médicale prescrit par tel docteur... La parole correcte est : J'ai été guéri

73 Rapporté par Al-Boukhari et Moslim.

<sup>72</sup> Rapporté par Ibn Majah, Abu Dawud et Ahmed.

par la grâce d'Allah et ensuite par le traitement médical prescrit par tel docteur. Ajoutons à cela, la prise d'augures chez certaines personnes, en sortant le matin de chez elles ou après avoir pris la ferme décision de voyager.

Parmi les plus grandes causes de succès, il y a :

#### - La crainte et le retour vers Allah :

Et quiconque craint Allah, Il lui donnera une issue favorable et lui accordera Ses dons par [des moyens] sur lesquels il ne comptait pas. 74

La persévérance dans la foi, et dans la demande de victoire sur les ennemis :

<sup>74</sup> S.65 (At-Talaq) /v.2-3

Nous secourrons, certes, Nos Messagers et ceux qui croient, dans la vie présente tout comme au jour où les témoins [les Anges gardiens] se dresseront [le Jour du jugement] 75

- La préparation des forces [pour lutter] et la guerre sainte:

€ Et préparez [pour lutter] contre eux tout ce que vous pouvez comme force 76

A travers ceci il apparaît clairement qu'il existe parmi les causes, celles qui sont matérielles et celles qui relèvent de l'adoration.

<sup>75</sup> S.40 (Rafir) /v.51 76 S.8 (Al-Anfale) /v.60

Parmi les choses qui s'opposent à la plénitude du tawhid et de la foi, il y a le fait de jurer au nom d'un autre qu'Allah, conformément au hadith : « Celui qui a juré au nom d'un autre qu'Allah, lui a certes donné des associés <sup>77</sup>» Il en est de même du fait de jurer sur une autre religion que l'Islam, conformément au hadith du Prophète : « Quiconque jure en mentant, au nom d'une autre religion que l'Islam, est semblable à ce qu'il a dit (menteur) <sup>78</sup> ».

L'injure faite au temps relève de ces pratiques répréhensibles, conformément au hadith à caractère divin : « Le fils d'Adam me fait du mal ; il insulte le temps, or le temps c'est Moi, Je fais alterner la nuit et le jour <sup>79</sup>».

Il faut mentionner également les lamentations, les coups que l'on se donne sur les joues et le fait de déchirer ses vêtements quand on est atteint par un malheur comme la mort, ou la perte d'argent. Car ces actes dénotent une grande impatience de la part de leur auteur face au destin d'Allah, et

<sup>77</sup> Rapporté par Ahmad dans son Musnad, At-Tirmidhi, et Al-Hakim, Hadith authentique.

<sup>78</sup> Rapporté par Al-Boukhari, Moslim, An-Nasai et Ibn Majah

cela conformément au hadith : « Certes le mort est châtié à cause des pleurs de ses proches 80 »

Parmi les actes de confiance en Allah, figure le fait pour le musulman de ne pas quitter un pays frappé par une épidémie pour un autre (pays), et d'éprouver de la répugnance pour un tel voyage, conformément au hadith: « Lorsque vous apprenez que la peste ravage un pays, n'y entrez pas. Mais si vous vous trouvez dans le pays où elle est apparue, alors ne le quittez pas 81».

La meilleure des confiances et des convictions consistent à ne point rechercher l'agrément des gens en s'attirant la colère d'Allah conformément au hadith: « Quiconque cherche l'agrément d'Allah en s'attirant la colère des gens, Allah lui suffit et le dispense de l'aide des gens. Et quiconque cherche l'agrément des gens en s'attirant la colère d'Allah, Allah le confie aux gens 82».

Ainsi donc, la confiance en Allah apparaît comme le plus global et le plus grand des types d'adoration, du fait des

<sup>80</sup> Rapporté par Al-Boukhari et Moslim.

<sup>81</sup> Rapporté par Al-Boukhari et Moslim.

<sup>82</sup> Rapporté par At-Tirmidhi.

œuvres pieuses qui en découlent. L'Imam Ahmad a dit : « La confiance est un acte interne » et Ibn Al-Qayyim a dit : « Il est manifeste que la confiance est la base sur laquelle repose l'ensemble des degrés de la foi, de la bienfaisance et de l'ensemble des actes islamiques. Allah –Le très-Haut- a dit : Et Moïse dit :

♦Ô mon peuple, si vous croyez en Allah, placez votre confiance en Lui si vous (Lui) êtes soumis 83♠

Le Seigneur du Levant et du Couchant. Il n'y a point de divinité à part Lui. Prend-le donc comme Protecteur. 84

84 S.73 (Al-Muzzammil) /v.9

<sup>83</sup> S.10 (Younes) /v.84

<sup>85</sup> Extrait tiré du livre "Oussoul Minhaj Al-Islami"

## **Bibliographie**

- 1- Les Jardins des vertueux de l'Imam An-Nawawi -Qu'Allah lui fasse miséricorde.
- 2- Recueil des Sciences et des Sagesses d'Ibn Rajab -Qu'Allah lui fasse miséricorde.
- 3- Les Illustres Recueils du Cheikh Faysal Ibn Abdulaziz Al-Moubarak -Qu'Allah lui fasse miséricorde.
- 4- Les chemins des suiveurs d'Ibn Qayyim qu'Allah lui fasse miséricorde-Vol.2
- 5- La Voie du Musulman de Cheikh Abu Bakr Al-Jazairi.

- 6- Recueil des Perles, relatif aux questions et réponses sur le livre [Kitab Al-Tawhid] par Abdallâh Al-Jarul-Allah
- 7- L'Ensemble des essais religieux et scientifiques de l'honorable professeur Muhammad Ibn Abdulaziz Al-Jazaar
- 8- L'Esprit de la religion islamique de Affif Thabarah
- 9- Les fondements de la conception de l'Islam de Cheikh Abdul Rahman Ibn Abdulkarim Al-Oubaid, qui est un commentaire des branches de la foi

## Table des matières

| Introduction                                                  |
|---------------------------------------------------------------|
| I- Sur la certitude et la confiance7                          |
| II- Dans le verset : ﴿ C'est Toi [Seul] que nous adorons, et  |
| c'est Toi [Seul] dont nous implorons secours > il y a : La    |
| confiance en Allah19                                          |
| III- Nature de la confiance en Allah - Le Très Haut27         |
| IV- La confiance en Allah permet l'obtention de bienfaits 39  |
| V- La confiance en Allah, dans l'Islam est dynamisme et       |
| travail, et non, inactivité et oisiveté45                     |
| VI- Le résultat55                                             |
| VII- La confiance en Allah permet de préserver la quiétude de |
| nos âmes, en éloignant les sources de trouble 59              |

| VIII- Chapitre sur le verset : ﴿ Et c'est en Allah qu'il faut avoir |    |
|---------------------------------------------------------------------|----|
| confiance, si vous êtes croyants.                                   | 65 |
| IX- La confiance en Allah et ce qui s'y oppose                      | 73 |
| Bibliographie                                                       | 84 |
| Table des matières                                                  | 86 |



### **Assia Editions**

P.O.Box: 53789

Jeddah 21593-Arabie Saoudite

Tel/Fax: (009661) 2393924

editionsassia@hotmail.com

Tous droits de traduction, d'adaptation et de reproduction, par tout procédé sont interdits sans l'autorisation des **Editions Assia.**